@ E-ISSN: 2061-0866
£2)  INSAN CENDEKIA
I JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

Dzikir sebagai Strategi Regulasi Emosi dalam Perspektif Psikologi Tasawuf:
Studi Literatur

Roro Niken Putri Syawalika', Armitha Faydra Daniswara’
2 Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka
12208015023@uhamka.ac.id, ? 2208015032 @uhamka.ac.id

Abstrak

Regulasi emosi esensial untuk kesejahteraan mental, mengingat dampak negatif emosi yang tidak terkelola.
Meskipun psikologi kontemporer efektif, dimensi spiritual sering terabaikan. Dalam tasawuf, dzikir adalah
praktik sentral tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang menenangkan hati melalui hubungan dengan Allah
Subhanahu wa ta’ala. Penelitian ini bertujuan menjelaskan dzikir sebagai metode regulasi emosi dari perspektif
psikologi tasawuf. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi literatur (literature review).
Teknik pengambilan data dilakukan dengan menelusuri berbagai sumber pustaka primer dan sekunder yang
relevan, seperti jurnal ilmiah, buku, dan publikasi lainnya yang relevan dengan topik penelitian. Data yang
terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi dan
mensintesis temuan-temuan kunci. Temuan menunjukkan bahwa regulasi emosi dalam tasawuf melibatkan
harmonisasi Nafs, Qalb, dan Aql melalui tazkiyatun nafs. Berbagai studi mengkonfirmasi dzikir efektif
mengurangi kecemasan, stres, pikiran negatif, serta meningkatkan ketenangan batin, spiritualitas, dan kontrol
emosi. Dzikir berfungsi sebagai psikoterapi Islam komprehensif, memfasilitasi pencapaian nafs al-
muthmainnah (jiwa yang tenang) demi stabilitas psikologis dan kedamaian batin.

Kata Kunci: Dzikir; Regulasi Emosi; Psikologi Tasawuf; Tazkiyatun Nafs

Abstract

Emotional regulation is essential for mental well-being, given the negative impact of unmanaged emotions.
Although contemporary psychology is effective, the spiritual dimension is often overlooked. In Sufism, dhikr is a
central practice of tazkiyatun nafs (purification of the soul) that calms the heart through a relationship with
Allah Subhanahu wa ta’ala. This study aims to explain dhikr as a method of emotional regulation from the
perspective of Sufi psychology. This research is a qualitative study using a literature review method. Data were
collected by reviewing various relevant primary and secondary sources, such as scientific journals, books, and
other publications relevant to the research topic. The collected data were then analyzed using content analysis
to identify and synthesize key findings. Findings indicate that emotional regulation in Sufism involves the
harmonization of the Nafs (self), Qalb (heart), and Aql (intellect) through tazkiyatun nafs. Various studies
confirm that dhikr is effective in reducing anxiety, stress, and negative thoughts, as well as increasing inner
peace, spirituality, and emotional control. Dhikr functions as a comprehensive Islamic psychotherapy,
facilitating the attainment of nafs al-muthmainnah (the tranquil soul) for the sake of psychological stability and
inner peace.

Keywords: Dhikr; Emotional Regulation; Sufi Psychology; Tazkiyatun Nafs

PENDAHULUAN

Emosi merupakan bagian alami dari kehidupan manusia yang muncul sebagai
respons terhadap berbagai pengalaman. Ketika emosi negatif seperti marah, cemas, atau
sedih tidak dikelola dengan baik, hal ini dapat memicu berbagai masalah psikologis,
termasuk stres dan gangguan mental (Mizan & Uce, 2025). Oleh karena itu, kemampuan
dalam mengatur emosi menjadi hal yang penting untuk mencapai kesejahteraan mental.
Untuk mengendalikan emosi negatif maka diperlukan regulasi emosi yang baik (Kumala &
Darmawanti, 2022).

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Volume 4 No. 1 Maret 2025 Page 47



INSAN CENDEKIA™

 INSAN CENDEKIA _ JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

Q-@

Terblt online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

Dalam psikologi kontemporer, berbagai pendekatan telah dikembangkan untuk
membantu individu dalam mengelola emosi, seperti terapi perilaku kognitif (CBT),
mindfulness, dan terapi berbasis emosi. Pendekatan-pendekatan ini umumnya menekankan
pada aspek rasional dan kesadaran penuh terhadap pikiran dan perasaan. Meskipun efektif,
pendekatan ini sering kali belum sepenuhnya mengakomodasi dimensi spiritual yang sangat
penting bagi sebagian individu, khususnya masyarakat yang religius. Bagi individu Muslim,
ketenangan batin dan kestabilan emosi tidak hanya bersumber dari proses kognitif, tetapi
juga dari hubungan spiritual dengan Allah Subhanahu wa ta’ala.

Dalam tradisi Islam, terutama dalam perspektif tasawuf, dzikir dipandang sebagai
praktik spiritual yang sangat penting dalam membentuk ketenangan jiwa serta menjaga
kestabilan emosi. Secara harfiah, dzikir berarti mengingat Allah secara berkesinambungan.
Namun, lebih dari sekadar ritual ibadah, dzikir merupakan proses penyucian jiwa (tazkiyatun
nafs) dan sarana untuk melatih pengendalian diri. Dengan berdzikir, individu diingatkan
akan keterhubungannya dengan Allah Subhanahu wa ta’ala serta kesadaran akan kehadiran-
Nya yang senantiasa menyertai kehidupan. Kesadaran ini menjadi sumber ketenangan dan
keyakinan bahwa ia tidak sendiri, melainkan berada dalam lindungan dan pengawasan
Tuhan (Syabila, 2023). Keutamaan dzikir dalam menenangkan hati ditegaskan dalam Al-
Qur’an melalui firman Allah: “Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenang”
(QS. Ar-Ra’d: 28). Ini menunjukkan bahwa dzikir merupakan metode ketenangan batin yang
bersumber langsung dari Allah Subhanahu wa ta’ala (Kamila, 2022).

Dari perspektif psikologis, dzikir dapat berfungsi sebagai teknik regulasi emosi yang
mirip dengan mindfulness, di mana individu dilatih untuk fokus, tenang, dan menyadari
kehadiran saat ini tanpa terjebak dalam kekacauan pikiran. Mindfulness dalam perspektif
Islam menitikberatkan pada kesadaran menyeluruh akan kehadiran Allah Subhanahu wa
ta’ala dalam seluruh aspek kehidupan, serta kemampuan mengendalikan diri yang
berlandaskan ajaran dan nilai-nilai Islam. Praktik dzikir secara rutin dapat mengaktifkan
respons relaksasi, menurunkan stres, mengurangi kecemasan, dan meningkatkan perasaan
damai serta ketahanan emosional.

Dzikir berperan sebagai jembatan yang menghubungkan kembali seseorang dengan
dimensi spiritual dalam dirinya, sehingga ia dapat mencapai kedamaian batin secara lebih
mendalam (Syabila, 2023). Individu dengan kestabilan emosional yang baik merupakan
seseorang yang telah mencapai kematangan secara mental dan spiritual, memiliki sikap
yang bijak, benar, cerdas, dan bersih hati, karena berada dalam lindungan serta bimbingan
Allah SWT (Muzakkir, 2018).

Praktik ini tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga berfungsi sebagai cara untuk
menyucikan jiwa dan mencapai ketenangan hati. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan
bagaimana dzikir, dari sudut pandang psikologi tasawuf dapat berfungsi sebagai metode
regulasi emosi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian literatur.
Kajian literatur merupakan proses penelusuran dan telaah terhadap berbagai sumber
pustaka, seperti buku, jurnal, dan publikasi lainnya yang relevan dengan topik penelitian,

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Volume 4 No. 1 Maret 2025 Page 48



INSAN CENDEKIA™

 INSAN CENDEKIA _ JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

Q-@

Terblt online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

dengan tujuan menyusun tulisan yang membahas suatu isu atau permasalahan tertentu
(Kurniati & Jailani, 2023). Kajian literatur, yang juga dikenal sebagai studi literatur,
merupakan proses sistematis untuk mengumpulkan, membaca, mencatat, dan mengelola
informasi dari berbagai sumber pustaka yang relevan dengan penelitian (Yulianti et al.,
2024). Dalam penelitian ini juga menggunakan teknik analisis isi, yaitu proses sistematis
yang melibatkan seleksi, komparasi, dan sintesis berbagai pengertian atau data, yang
kemudian dikelompokkan menjadi temuan-temuan kunci untuk mengidentifikasi informasi
yang paling relevan. (Kinanti & Trihantoyo, 2021)

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dzikir

Secara etimologis, dzikir berasal dari kata dzakara, yang memiliki makna seperti
menyebut, menyucikan, menggabungkan, menjaga, memahami, dan mempelajari. Oleh
karena itu, dzikir dapat dimaknai sebagai bentuk penyucian dan pengagungan, serta sebagai
tindakan menyebut atau mengucapkan nama Allah dan menjaga-Nya dalam ingatan
(mengingatNya) (Latif, 2022). Menurut lbnu Abbas R.A., dzikir merupakan suatu konsep,
media, dan sarana yang digunakan agar manusia senantiasa terbiasa mengingat Allah. Dzikir
juga diartikan sebagai aktivitas yang bertujuan untuk mengingat dan menyadari keberadaan
Tuhan (Emulyani & Herlambang, 2020).

Sementara itu, menurut Hasbi Ash-Syiddieqy (dalam Marwiyah, 2023), dzikir dapat
dilakukan dalam berbagai bentuk, seperti membaca tasbih dengan mengucapkan
subhanallah, tahlil dengan la ilaha illallah, tahmid dengan alhamdulillah, takbir dengan
Allahu Akbar, serta haugalah dengan mengucapkan /la haula wa la quwwata illa billah.
Selain itu, dzikir juga bisa berupa ucapan hasbiyallahu, bismillahirrahmanirrahim
(basmalah), membaca Al-Qur'an, menyebut nama-nama Allah yang indah (asmaul husna),
maupun bershalawat kepada Nabi.

Regulasi Emosi

Regulasi emosi adalah kemampuan fundamental individu untuk mengelola,
mengevaluasi, dan menyesuaikan respons emosional agar dapat mencapai keseimbangan
dan tujuan yang diinginkan (Pratama & Jannah, 2024; Sholikah, 2024; Engel & Salma, 2024).
Salah satu kerangka teoritis utama dalam psikologi adalah pandangan Gross (dalam Sari et
al., 2024), yang mendefinisikan regulasi emosi sebagai mekanisme individu dalam
mengkonstruksi dan mengelola ekspresi emosional mereka. Gross dan Thompson (dalam
Rusmaladewi et al., 2020) mengidentifikasi tiga aspek penting: memonitor emosi (kesadaran
diri terhadap emosi), mengevaluasi emosi (menginterpretasikan pengalaman secara positif),
dan memodifikasi emosi (beradaptasi dan tetap optimis menghadapi tantangan).

Agustin (dalam Zulkipli et al., 2022) menjelaskan bahwa regulasi emosi dalam
perspektif tasawuf berpusat pada tiga dimensi spiritual jiwa: Nafs, Qalb, dan Agl, dengan
Qalb (hati spiritual) sebagai inti pengalaman emosional. Agl berfungsi sebagai alat berpikir
untuk menguatkan iman, Qalb merupakan inti penggerak segala aktivitas dan pusat

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Volume 4 No. 1 Maret 2025 Page 49



INSAN CENDEKIA™

 INSAN CENDEKIA _ JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

Q-@

Terblt online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

perasaan terdalam, sementara Nafs adalah sumber dorongan internal yang bisa mengarah
pada kebaikan atau keburukan, tergantung bimbingan Islam (Sahbana, 2022).

Berbagai praktik tasawuf, khususnya prinsip penyucian jiwa (tazkiyatun nafs),
berfungsi sebagai strategi efektif untuk regulasi emosi. Tazkiyatun nafs berfokus pada
pembersihan hati dan jiwa dari sifat negatif dan menggantinya dengan sifat mulia melalui
introspeksi mendalam, pengendalian diri, dan penguatan hubungan spiritual. Proses ini,
mirip dengan konsep mindfulness dalam psikologi, menawarkan jalur spiritual untuk
menenangkan batin melalui praktik seperti dzikir, doa, dan perenungan (Fitriya et al., 2024).
Dengan demikian, prinsip penyucian jiwa tidak hanya memberikan panduan spiritual tetapi
juga mendukung kesehatan mental dengan menguatkan kontrol emosi dan meningkatkan
stabilitas psikologis.

Dzikir sebagai Strategi Regulasi Emosi dalam Perspektif Psikologi Tasawuf

Berdasarkan kajian terhadap berbagai penelitian terdahulu, ditemukan bahwa
praktik dzikir secara konsisten terbukti memiliki peran signifikan dalam membantu regulasi
emosi individu. Pada penelitian (Kumala et al.,, 2017), dzikir terbukti efektif dalam
membantu regulasi emosi pada lansia penderita hipertensi. Setelah pelatihan, responden
mengalami penurunan kecemasan, kegelisahan, dan pikiran negatif. Praktik dzikir, terutama
menjelang tidur dan saat beraktivitas, membantu menenangkan pikiran dan mengurangi
tekanan emosional. Responden merasa lebih sabar, tenteram, dan mampu mengelola stres.
Hal ini menunjukkan bahwa dzikir berperan sebagai relaksasi spiritual yang mendukung
stabilitas emosi.

Selanjutnya, penelitian yang dilakukan oleh (Ockta et al., 2025) menunjukkan bahwa
praktik dzikir rutin yang dilakukan santri Pondok Darut Tauhid, baik secara individu maupun
berjamaah, setelah shalat wajib, menjelang tidur, dan dalam kegiatan pondok, terbukti
efektif meredakan kecemasan, mengurangi pikiran negatif, menumbuhkan ketenangan
batin, meningkatkan spiritualitas, serta memperkuat kontrol emosi.

Sebuah penelitian yang dilakukan oleh (Darwati, 2025) juga menunjukkan bahwa
praktik dzikir mampu meredakan stres, meningkatkan kesadaran diri, serta mencapai
ketenangan batin. Praktik ini tidak hanya efektif dalam membantu pengelolaan emosi
negatif, tetapi juga berkontribusi pada penguatan aspek spiritual dalam diri responden.
Pada penelitian neurosains Islam (Rahman, 2021) disebutkan bahwa dzikir yang dilakukan
secara berulang dapat mengaktifkan bagian-bagian otak yang berperan dalam mengelola
stres dan meningkatkan kesejahteraan emosional.

Hasil penelitian (Amelia & Pratiwi, 2023) menunjukkan bahwa kegiatan berdzikir
dapat membantu meredakan stres dengan mengalihkan fokus pikiran pada hal-hal spiritual,
sehingga mengurangi perhatian terhadap kekhawatiran dalam kehidupan sehari-hari. Dzikir
juga berpotensi menciptakan ketenangan batin dan menurunkan tingkat kecemasan. Selain
itu, penelitian mengindikasikan bahwa praktik dzikir dapat meningkatkan konsentrasi dan
fokus, yang pada akhirnya membantu individu dalam menghadapi dan mengatasi pikiran-
pikiran negatif.

Penelitian oleh (Anggraini, 2023) menunjukkan bahwa praktik dzikir dalam kelompok
wirid Yasin di Musholla Ulul Albab Desa Sungai Paku Lipat Kain memiliki dampak positif

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Volume 4 No. 1 Maret 2025 Page 50



INSAN CENDEKIA™

 INSAN CENDEKIA _ JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

Q-@

Terblt online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

terhadap regulasi emosi anggotanya. Melalui observasi dan wawancara, ditemukan bahwa
dzikir membantu individu dalam mengelola emosi, meningkatkan kesadaran diri, dan
memperkuat ketenangan batin. Hal ini sejalan dengan pandangan psikologi tasawuf yang
menekankan pentingnya dzikir dalam mencapai nafs al-muthmainnah (jiwa yang tenang)
sebagai bagian dari regulasi emosi spiritual.

Kemudian, penelitian kualitatif fenomenologi yang dilakukan oleh (Bakri et al., 2025)
terhadap tiga laki-laki yang telah aktif terlibat dalam studi Sufi kuantum selama tiga tahun,
membuktikan bahwa dzikir yang melibatkan pengingatan akan Allah melalui doa dan
pembacaan nama-nama-Nya, serta muragabah, yang mengajarkan kesadaran akan
kehadiran Allah dalam segala aspek kehidupan, membantu mereka tetap tenang dan fokus
di tengah tekanan hidup. Praktik-praktik ini tidak hanya berfungsi untuk meredakan stres
tetapi juga memainkan peran penting dalam mencapai kedamaian batin yang lebih dalam.
Dengan secara teratur melakukan dzikir dan muragabah, para peserta merasa lebih siap
menghadapi tantangan emosional dan psikologis, sambil juga meningkatkan kualitas hidup
mereka secara keseluruhan.

Selanjutnya, (Marwiyah, 2023) dalam penelitiannya menemukan bahwa
implementasi dzikir sebagai terapi sufistik efektif dalam mencegah stres pada ibu rumah
tangga. Melalui pendekatan kualitatif, penelitian ini menunjukkan bahwa dzikir dapat
menjadi media terapi yang membantu individu dalam mengelola stres dan mencapai
ketenangan batin. Sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh (Sholikah, 2024) dalam
kajiannya ditemukan bahwa, selain muragabah, dzikir memainkan peran penting dalam
pendekatan psikosufistik. Sebagai praktik yang melibatkan pengulangan nama-nama Allah
atau doa-doa tertentu, dzikir bertujuan untuk menghubungkan kembali individu dengan
dimensi spiritual mereka, menawarkan efek terapeutik yang signifikan seperti menenangkan
pikiran, mengurangi stres, dan meningkatkan kestabilan emosional. Hal ini mendukung
pandangan psikologi tasawuf yang melihat dzikir sebagai sarana untuk mencapai
keseimbangan emosional dan spiritual.

Penelitian yang dilakukan oleh (Wahyudin et al., 2020) dalam artikelnya membahas

dzikir jahar sebagai bentuk psikoterapi Islam. Mereka menekankan bahwa dzikir jahar,
terutama kalimat tauhid "la ilaha illallah", memiliki fungsi terapeutik yang meliputi
pemahaman, kontrol, prediktif, pengembangan, edukatif, preventif, kuratif, penyucian, dan
konstruktif. Praktik ini tidak hanya menenangkan pikiran tetapi juga memperbaiki aspek
moral dan spiritual individu, sejalan dengan pendekatan psikologi tasawuf dalam regulasi
emosi.

SIMPULAN DAN SARAN

Hasil kajian literatur secara konsisten menunjukkan bahwa praktik dzikir memiliki
efektivitas signifikan dalam membantu regulasi emosi. Berbagai penelitian empiris
mengindikasikan bahwa dzikir mampu meredakan kecemasan, mengurangi pikiran negatif,
menumbuhkan ketenangan batin, meningkatkan spiritualitas, dan memperkuat kontrol
emosi pada berbagai demografi. Lebih lanjut, dzikir terbukti mengaktifkan area otak yang

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Volume 4 No. 1 Maret 2025 Page 51



&2\ INSAN CENDEKIA™

" wencowun JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

sos

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

terkait dengan pengelolaan stres dan kesejahteraan emosional, serta meningkatkan
konsentrasi dan fokus.

Dengan demikian, dzikir tidak hanya berfungsi sebagai relaksasi spiritual, tetapi juga
sebagai psikoterapi Islam yang komprehensif. Melalui dzikir, individu dapat mencapai nafs
al-muthmainnah (jiwa yang tenang), yang merepresentasikan puncak regulasi emosi
spiritual. Praktik ini memfasilitasi transformasi batin, mengarahkan individu untuk
melepaskan diri dari kekhawatiran duniawi dan membangun koneksi mendalam dengan
llahi, sehingga mencapai stabilitas psikologis, kedamaian batin, dan peningkatan kualitas
hidup secara menyeluruh.

Melihat bukti kuat mengenai efektivitas dzikir, praktik ini disarankan untuk dapat
diintegrasikan ke dalam program intervensi psikologis, terutama yang disesuaikan untuk
konteks budaya dan religius Muslim, sebagai pelengkap yang berharga bagi pendekatan
kontemporer. Untuk penelitian selanjutnya, disarankan agar dilakukan kajian yang lebih
mendalam dengan metode eksperimental guna mengukur dampak dzikir secara kuantitatif,
atau melalui pendekatan neurosains untuk memvalidasi efeknya terhadap aktivitas otak.
Selain itu, eksplorasi kualitatif mengenai pengalaman individu dalam mempraktikkan dzikir
juga dapat memperkaya pemahaman mengenai mekanisme kerja dzikir sebagai strategi
regulasi emosi dalam kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA

Amelia, R. N., & Pratiwi, D. D. S. (2023). Manfaat Berzikir terhadap Kesehatan Mental.
Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 2(6), 696-705.
https://doi.org/10.55606/religion.v1i6.786

Anggraini, R. (2023). Pengaruh Dzikir terhadap Regulasi Emosi pada Kelompok Wirid Yasin
Musholla Ulul Albab Desa Sungai Paku Lipatkain. Universitas Islam Negeri Sultan Syarif
Kasim Riau. Retrieved from http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/74234

Bakri, S., Wahyudi, M. A., & Andriyani, I. N. (2025). Sufism and mental health: A
phenomenological exploration of the experiences of followers of sufi quantum therapy
in Indonesia. Multidisciplinary Reviews, 8(7).
https://doi.org/10.31893/multirev.2025219

Darwati, Y. (2025). Implementasi Dzikir Nafs Sebagai Strategi Pengelolaan Emosi Pada PM (
Penerima Manfaat ) di UPT PSBR Blitar Jawa Timur. 11, 58-78.
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v11i1.1334

Engel, D., & Salma, N. Z. (2024). Tinjauan literatur: manfaat dzikir dalam regulasi emosi.
Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama, 03(04), 289-301.
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/289-301

Fitriya, E., Hani'ah, N., & Khofifah, H. (2024). TASAWUF DALAM PERSPEKTIF PSIKOLOGI :
HARMONI SPIRITUAL DAN KESEHATAN MENTAL. Alhikam Journal of Multidisciplinary
Islamic Education, 5(2), 291-306. https://doi.org/10.32478/8zv7ag68

Harmalis. (2022). Regulasi emosi dalam perspektif Islam. Journal on Education, 4(4), 1781—
1788. https://doi.org/10.31004/joe.v4i4.2610

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Volume 4 No. 1 Maret 2025 Page 52


https://doi.org/10.55606/religion.v1i6.786
http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/74234
https://doi.org/10.31893/multirev.2025219
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v11i1.1334
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/289-301
https://doi.org/10.32478/8zv7ag68
https://doi.org/10.31004/joe.v4i4.2610

@ INSAN CENDEKIA™ =

" wencowun JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

sos

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

Kamila, A. (2022). Psikoterapi Dzikir Dalam Menangani Kecemasan. Happiness, Journal of
Psychology and Islamic Science, 4(1), 40-49.
https://doi.org/10.30762/happiness.v4il.363

Kinanti, D. A., & Trihantoyo, S. (2021). Urgensi Partisipasi Orang Tua Siswa Dalam
Penyelenggaraan Pendidikan Bermutu. Jurnal Inspirasi Manajemen Pendidikan, 9(2),
256-264. Retrieved from https://core.ac.uk/download/pdf/539837507.pdf

Kumala, K. H., & Darmawanti, I. (2022). Strategi regulasi emosi pada mahasiswa dengan
banyak  peran.  Character  Jurnal  Penelitian  Psikologi,  9(3),  19-29.
https://doi.org/doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46151

Kumala, O. D., Kusprayogi, Y., & Nashori, F. (2017). Efektivitas Pelatihan Dzikir dalam
Meningkatkan Ketenangan Jiwa pada Lansia Penderita Hipertensi. Psympathic : Jurnal
lImiah Psikologi, 4(1), 55—66. https://doi.org/10.15575/psy.v4i1.1260

Kurniati, D., & Jailani, M. S. (2023). Kajian Literatur: Referensi Kunci, State Of Art,
Keterbaruan Penelitian (Novelty). Jurnal QOSIM Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora,
1(1), 1-6. https://doi.org/10.61104/j9.v1i1.50

Latif, U. (2022). Dzikir Dan Upaya Pemenuhan Mental-Spiritual Dalam Perspektif Al-Qur’an.
At-Taujih: Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(1), 28-46.
https://doi.org/10.22373/taujih.v5i1.13729

Marwiyah, I. R. (2023). Implementasi dzikir sebagai terapi sufistik untuk mencegah stres
pada ibu rumah tangga. Gunung Djati Conference Series, 19, 896—906. Retrieved from
https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1616

Mizan, M., & Uce, L. (2025). Pengelolaan Emosi Negatif dalam Konteks Pendidikan Remaja.
Educational Studies and Research Journal, 2(1), 37-47.
https://doi.org/doi.org/10.60036/ah05w331

Muzakkir. (2018). Tasawuf dan Kesehatan, Psikoterapi dan Obat Penyakit Hati (1st ed.).
PRENADA MEDIA GROUP.

Ockta, L., Qudni, A. Y. A., & Lestari, P. (2025). ANALISIS PRAKTIK DZIKIR UNTUK MENGATASI
KECEMASAN SANTRI PONDOK DARUT TAUHID PESANTREN ZAINUL HASAN GENGGONG.
Jurnal Al-Fatih, 8(1), 103—-118. https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.447

Pratama, M. W., & Jannah, M. (2024). Eksplorasi Regulasi Emosi pada Generasi Z di
Mojokerto. Character ~ Jurnal  Penelitian Psikologi, 11(01), 256—-263.
https://doi.org/10.26740/cjpp.v11i1.61279

Rusmaladewi, Indah, D. R., Kamala, I., & Anggraini, H. (2020). Regulasi Emosi pada
Mahasiswa Selama Proses Pembelajaran Daring di Program Studi PG-PAUD FKIP UPR.
Jurnal Pendidikan Dan Psikologi Pintar Harati, 16(2), 43,
https://doi.org/10.36873/jph.v16i2.2242

Sahbana, M. D. R. (2022). Hakikat Sumber Daya (Fitrah, Akal, Qalb, dan Nafs) Manusia dalam
Pendidikan Islam. Journal of Counseling, Education and Society, 3(1), 1.
https://doi.org/10.29210/08jces155000

Sari, S. J., Saputri, A. D., Anggraini, M., Retina, S., & Sari, A. P. (2024). Pengaruh Intensitas
Penggunaan Smartphone Terhadap Regulasi Emosi Pada Mahasiswa. Educate : Journal
of Education and Learning, 2(1), 35-41. https://doi.org/10.61994/educate.v2il1.347

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Volume 4 No. 1 Maret 2025 Page 53


https://doi.org/10.30762/happiness.v4i1.363
https://core.ac.uk/download/pdf/539837507.pdf
https://doi.org/doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46151
https://doi.org/10.15575/psy.v4i1.1260
https://doi.org/10.61104/jq.v1i1.50
https://doi.org/10.22373/taujih.v5i1.13729
https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1616
https://doi.org/doi.org/10.60036/ah05w331
https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.447
https://doi.org/10.26740/cjpp.v11i1.61279
https://doi.org/10.36873/jph.v16i2.2242
https://doi.org/10.29210/08jces155000
https://doi.org/10.61994/educate.v2i1.347

=\ |NSAN CENDEKIA =™

N
L= JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKAN

INSAN CENDEKIA
JURNAL STUDI ISLAM, SOSIAL DAN PENDIDIKA)

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince

Sholikah, Z. (2024). Symphony of the Soul : Integration of Islamic Psychotherapy and Sufism.
Esoteris : Studies on Sufism, 1(1). Retrieved from
https://zakirjournal.com/esoteris/article/view/7/7
Syabila, T. S. (2023). Dzikir Sebagai Upaya Menstabilkan Tingkat Emosional Orang Tua
Menghadapi Kenakalan Remaja Perspektif Imam Al-Ghazali. Setyaki: Jurnal Studi
Keagamaan Islam, 1(3), 22-36. https://doi.org/doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.473
Wahyudin, A. W., Rahayu, S. R.,, & Hilmi, A. R. (2020). Analisis Manfaat Dzikir Tarekat
Qodiriyah Nagsyabandiyah Pondok Pesantren Suryalaya Terhadap Kestabilan Emosi
Masyarakat Di Era Pandemi Covid-19. Istigamah: Jurnal lImu Tasawuf, 1(2), 110-122.
Retrieved from https://jurnal.iailm.ac.id/index.php/istigamah/article/view/299
Yulianti, P., Riadi, A., Zahratunnisa, F., Aulia Amanda Fatimah, N., & Arrahima, A. (2024).
Kajian Literatur: Penggunaan Media Sosial Sebagai Sarana Dalam Meningkatkan
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Pada Generasi Muda. Indonesian Journal of
Islamic Education, 2(1), 113-123. https://dx.doi.org/10.31949/ijie.v2i1.10114

Zulkipli, S. N., Suliaman, |, Mohd, S., Che Ahmat, A., & Anas, N. (2022). The Development
Theory of Al-‘Agl, Al-Qalb and al-Nafs in Islamic Psychotherapy. International Journal of

Academic Research in Business and Social Sciences, 12(11).
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i11/15013
Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara
Page 54

Volume 4 No. 1 Maret 2025


https://zakirjournal.com/esoteris/article/view/7/7
https://doi.org/doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.473
https://jurnal.iailm.ac.id/index.php/istiqamah/article/view/299
https://dx.doi.org/10.31949/ijie.v2i1.10114
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i11/15013

