
 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 47 

 

Dzikir sebagai Strategi Regulasi Emosi dalam Perspektif Psikologi Tasawuf: 
Studi Literatur 

 
Roro Niken Putri Syawalika1, Armitha Faydra Daniswara2 

1, 2 Universitas Muhammadiyah Prof. Dr. Hamka 
1 2208015023@uhamka.ac.id, 2 2208015032@uhamka.ac.id  

 
Abstrak 

Regulasi emosi esensial untuk kesejahteraan mental, mengingat dampak negatif emosi yang tidak terkelola. 
Meskipun psikologi kontemporer efektif, dimensi spiritual sering terabaikan. Dalam tasawuf, dzikir adalah 
praktik sentral tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang menenangkan hati melalui hubungan dengan Allah 
Subhanahu wa ta’ala. Penelitian ini bertujuan menjelaskan dzikir sebagai metode regulasi emosi dari perspektif 
psikologi tasawuf. Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan jenis studi literatur (literature review). 
Teknik pengambilan data dilakukan dengan menelusuri berbagai sumber pustaka primer dan sekunder yang 
relevan, seperti jurnal ilmiah, buku, dan publikasi lainnya yang relevan dengan topik penelitian. Data yang 
terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi dan 
mensintesis temuan-temuan kunci. Temuan menunjukkan bahwa regulasi emosi dalam tasawuf melibatkan 
harmonisasi Nafs, Qalb, dan Aql melalui tazkiyatun nafs. Berbagai studi mengkonfirmasi dzikir efektif 
mengurangi kecemasan, stres, pikiran negatif, serta meningkatkan ketenangan batin, spiritualitas, dan kontrol 
emosi. Dzikir berfungsi sebagai psikoterapi Islam komprehensif, memfasilitasi pencapaian nafs al-
muthmainnah (jiwa yang tenang) demi stabilitas psikologis dan kedamaian batin. 
Kata Kunci: Dzikir; Regulasi Emosi; Psikologi Tasawuf; Tazkiyatun Nafs 
 
 

Abstract 
Emotional regulation is essential for mental well-being, given the negative impact of unmanaged emotions. 
Although contemporary psychology is effective, the spiritual dimension is often overlooked. In Sufism, dhikr is a 
central practice of tazkiyatun nafs (purification of the soul) that calms the heart through a relationship with 
Allah Subhanahu wa ta’ala. This study aims to explain dhikr as a method of emotional regulation from the 
perspective of Sufi psychology. This research is a qualitative study using a literature review method. Data were 
collected by reviewing various relevant primary and secondary sources, such as scientific journals, books, and 
other publications relevant to the research topic. The collected data were then analyzed using content analysis 
to identify and synthesize key findings. Findings indicate that emotional regulation in Sufism involves the 
harmonization of the Nafs (self), Qalb (heart), and Aql (intellect) through tazkiyatun nafs. Various studies 
confirm that dhikr is effective in reducing anxiety, stress, and negative thoughts, as well as increasing inner 
peace, spirituality, and emotional control. Dhikr functions as a comprehensive Islamic psychotherapy, 
facilitating the attainment of nafs al-muthmainnah (the tranquil soul) for the sake of psychological stability and 
inner peace. 
Keywords: Dhikr; Emotional Regulation; Sufi Psychology; Tazkiyatun Nafs 

PENDAHULUAN  

Emosi merupakan bagian alami dari kehidupan manusia yang muncul sebagai 
respons terhadap berbagai pengalaman. Ketika emosi negatif seperti marah, cemas, atau 
sedih tidak dikelola dengan baik, hal ini dapat memicu berbagai masalah psikologis, 
termasuk stres dan gangguan mental (Mizan & Uce, 2025). Oleh karena itu, kemampuan 
dalam mengatur emosi menjadi hal yang penting untuk mencapai kesejahteraan mental. 
Untuk mengendalikan emosi negatif maka diperlukan regulasi emosi yang baik (Kumala & 
Darmawanti, 2022).  



 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 48 

 

 Dalam psikologi kontemporer, berbagai pendekatan telah dikembangkan untuk 
membantu individu dalam mengelola emosi, seperti terapi perilaku kognitif (CBT), 
mindfulness, dan terapi berbasis emosi. Pendekatan-pendekatan ini umumnya menekankan 
pada aspek rasional dan kesadaran penuh terhadap pikiran dan perasaan. Meskipun efektif, 
pendekatan ini sering kali belum sepenuhnya mengakomodasi dimensi spiritual yang sangat 
penting bagi sebagian individu, khususnya masyarakat yang religius. Bagi individu Muslim, 
ketenangan batin dan kestabilan emosi tidak hanya bersumber dari proses kognitif, tetapi 
juga dari hubungan spiritual dengan Allah Subhanahu wa ta’ala. 

Dalam tradisi Islam, terutama dalam perspektif tasawuf, dzikir dipandang sebagai 
praktik spiritual yang sangat penting dalam membentuk ketenangan jiwa serta menjaga 
kestabilan emosi. Secara harfiah, dzikir berarti mengingat Allah secara berkesinambungan. 
Namun, lebih dari sekadar ritual ibadah, dzikir merupakan proses penyucian jiwa (tazkiyatun 
nafs) dan sarana untuk melatih pengendalian diri.  Dengan berdzikir, individu diingatkan 
akan keterhubungannya dengan Allah Subhanahu wa ta’ala serta kesadaran akan kehadiran-
Nya yang senantiasa menyertai kehidupan. Kesadaran ini menjadi sumber ketenangan dan 
keyakinan bahwa ia tidak sendiri, melainkan berada dalam lindungan dan pengawasan 
Tuhan (Syabila, 2023). Keutamaan dzikir dalam menenangkan hati ditegaskan dalam Al-
Qur’an melalui firman Allah: “Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenang” 
(QS. Ar-Ra’d: 28). Ini menunjukkan bahwa dzikir merupakan metode ketenangan batin yang 
bersumber langsung dari Allah Subhanahu wa ta’ala (Kamila, 2022).  

Dari perspektif psikologis, dzikir dapat berfungsi sebagai teknik regulasi emosi yang 
mirip dengan mindfulness, di mana individu dilatih untuk fokus, tenang, dan menyadari 
kehadiran saat ini tanpa terjebak dalam kekacauan pikiran. Mindfulness dalam perspektif 
Islam menitikberatkan pada kesadaran menyeluruh akan kehadiran Allah Subhanahu wa 
ta’ala dalam seluruh aspek kehidupan, serta kemampuan mengendalikan diri yang 
berlandaskan ajaran dan nilai-nilai Islam. Praktik dzikir secara rutin dapat mengaktifkan 
respons relaksasi, menurunkan stres, mengurangi kecemasan, dan meningkatkan perasaan 
damai serta ketahanan emosional. 

Dzikir berperan sebagai jembatan yang menghubungkan kembali seseorang dengan 
dimensi spiritual dalam dirinya, sehingga ia dapat mencapai kedamaian batin secara lebih 
mendalam (Syabila, 2023). Individu dengan kestabilan emosional yang baik merupakan 
seseorang yang telah mencapai kematangan secara mental dan spiritual, memiliki sikap 
yang bijak, benar, cerdas, dan bersih hati, karena berada dalam lindungan serta bimbingan 
Allah SWT (Muzakkir, 2018).  

Praktik ini tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga berfungsi sebagai cara untuk 
menyucikan jiwa dan mencapai ketenangan hati. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan 
bagaimana dzikir, dari sudut pandang psikologi tasawuf dapat berfungsi sebagai metode 
regulasi emosi. 

METODE PENELITIAN  

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian literatur. 
Kajian literatur merupakan proses penelusuran dan telaah terhadap berbagai sumber 
pustaka, seperti buku, jurnal, dan publikasi lainnya yang relevan dengan topik penelitian, 



 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 49 

 

dengan tujuan menyusun tulisan yang membahas suatu isu atau permasalahan tertentu 
(Kurniati & Jailani, 2023). Kajian literatur, yang juga dikenal sebagai studi literatur, 
merupakan proses sistematis untuk mengumpulkan, membaca, mencatat, dan mengelola 
informasi dari berbagai sumber pustaka yang relevan dengan penelitian (Yulianti et al., 
2024). Dalam penelitian ini juga menggunakan teknik analisis isi, yaitu proses sistematis 
yang melibatkan seleksi, komparasi, dan sintesis berbagai pengertian atau data, yang 
kemudian dikelompokkan menjadi temuan-temuan kunci untuk mengidentifikasi informasi 
yang paling relevan. (Kinanti & Trihantoyo, 2021) 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Dzikir 

Secara etimologis, dzikir berasal dari kata dzakara, yang memiliki makna seperti 
menyebut, menyucikan, menggabungkan, menjaga, memahami, dan mempelajari. Oleh 
karena itu, dzikir dapat dimaknai sebagai bentuk penyucian dan pengagungan, serta sebagai 
tindakan menyebut atau mengucapkan nama Allah dan menjaga-Nya dalam ingatan 
(mengingatNya) (Latif, 2022). Menurut Ibnu Abbas R.A., dzikir merupakan suatu konsep, 
media, dan sarana yang digunakan agar manusia senantiasa terbiasa mengingat Allah. Dzikir 
juga diartikan sebagai aktivitas yang bertujuan untuk mengingat dan menyadari keberadaan 
Tuhan (Emulyani & Herlambang, 2020). 

Sementara itu, menurut Hasbi Ash-Syiddieqy (dalam Marwiyah, 2023), dzikir dapat 
dilakukan dalam berbagai bentuk, seperti membaca tasbih dengan mengucapkan 
subhanallah, tahlil dengan la ilaha illallah, tahmid dengan alhamdulillah, takbir dengan 
Allahu Akbar, serta hauqalah dengan mengucapkan la haula wa la quwwata illa billah. 
Selain itu, dzikir juga bisa berupa ucapan hasbiyallahu, bismillahirrahmanirrahim 
(basmalah), membaca Al-Qur'an, menyebut nama-nama Allah yang indah (asmaul husna), 
maupun bershalawat kepada Nabi. 
 

Regulasi Emosi 

Regulasi emosi adalah kemampuan fundamental individu untuk mengelola, 
mengevaluasi, dan menyesuaikan respons emosional agar dapat mencapai keseimbangan 
dan tujuan yang diinginkan (Pratama & Jannah, 2024; Sholikah, 2024; Engel & Salma, 2024). 
Salah satu kerangka teoritis utama dalam psikologi adalah pandangan Gross (dalam Sari et 
al., 2024), yang mendefinisikan regulasi emosi sebagai mekanisme individu dalam 
mengkonstruksi dan mengelola ekspresi emosional mereka. Gross dan Thompson (dalam 
Rusmaladewi et al., 2020) mengidentifikasi tiga aspek penting: memonitor emosi (kesadaran 
diri terhadap emosi), mengevaluasi emosi (menginterpretasikan pengalaman secara positif), 
dan memodifikasi emosi (beradaptasi dan tetap optimis menghadapi tantangan).  

Agustin (dalam Zulkipli et al., 2022) menjelaskan bahwa regulasi emosi dalam 
perspektif tasawuf berpusat pada tiga dimensi spiritual jiwa: Nafs, Qalb, dan Aql, dengan 
Qalb (hati spiritual) sebagai inti pengalaman emosional. Aql berfungsi sebagai alat berpikir 
untuk menguatkan iman, Qalb merupakan inti penggerak segala aktivitas dan pusat 



 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 50 

 

perasaan terdalam, sementara Nafs adalah sumber dorongan internal yang bisa mengarah 
pada kebaikan atau keburukan, tergantung bimbingan Islam (Sahbana, 2022). 

Berbagai praktik tasawuf, khususnya prinsip penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), 
berfungsi sebagai strategi efektif untuk regulasi emosi. Tazkiyatun nafs berfokus pada 
pembersihan hati dan jiwa dari sifat negatif dan menggantinya dengan sifat mulia melalui 
introspeksi mendalam, pengendalian diri, dan penguatan hubungan spiritual. Proses ini, 
mirip dengan konsep mindfulness dalam psikologi, menawarkan jalur spiritual untuk 
menenangkan batin melalui praktik seperti dzikir, doa, dan perenungan (Fitriya et al., 2024). 
Dengan demikian, prinsip penyucian jiwa tidak hanya memberikan panduan spiritual tetapi 
juga mendukung kesehatan mental dengan menguatkan kontrol emosi dan meningkatkan 
stabilitas psikologis. 
 

Dzikir sebagai Strategi Regulasi Emosi dalam Perspektif Psikologi Tasawuf 

Berdasarkan kajian terhadap berbagai penelitian terdahulu, ditemukan bahwa 
praktik dzikir secara konsisten terbukti memiliki peran signifikan dalam membantu regulasi 
emosi individu. Pada penelitian (Kumala et al., 2017), dzikir terbukti efektif dalam 
membantu regulasi emosi pada lansia penderita hipertensi. Setelah pelatihan, responden 
mengalami penurunan kecemasan, kegelisahan, dan pikiran negatif. Praktik dzikir, terutama 
menjelang tidur dan saat beraktivitas, membantu menenangkan pikiran dan mengurangi 
tekanan emosional. Responden merasa lebih sabar, tenteram, dan mampu mengelola stres. 
Hal ini menunjukkan bahwa dzikir berperan sebagai relaksasi spiritual yang mendukung 
stabilitas emosi. 

Selanjutnya, penelitian yang dilakukan oleh (Ockta et al., 2025) menunjukkan bahwa 
praktik dzikir rutin yang dilakukan santri Pondok Darut Tauhid, baik secara individu maupun 
berjamaah, setelah shalat wajib, menjelang tidur, dan dalam kegiatan pondok, terbukti 
efektif meredakan kecemasan, mengurangi pikiran negatif, menumbuhkan ketenangan 
batin, meningkatkan spiritualitas, serta memperkuat kontrol emosi.  

Sebuah penelitian yang dilakukan oleh (Darwati, 2025) juga menunjukkan bahwa 
praktik dzikir mampu meredakan stres, meningkatkan kesadaran diri, serta mencapai 
ketenangan batin. Praktik ini tidak hanya efektif dalam membantu pengelolaan emosi 
negatif, tetapi juga berkontribusi pada penguatan aspek spiritual dalam diri responden. 
Pada penelitian neurosains Islam (Rahman, 2021) disebutkan bahwa dzikir yang dilakukan 
secara berulang dapat mengaktifkan bagian-bagian otak yang berperan dalam mengelola 
stres dan meningkatkan kesejahteraan emosional.  

Hasil penelitian (Amelia & Pratiwi, 2023) menunjukkan bahwa kegiatan berdzikir 
dapat membantu meredakan stres dengan mengalihkan fokus pikiran pada hal-hal spiritual, 
sehingga mengurangi perhatian terhadap kekhawatiran dalam kehidupan sehari-hari. Dzikir 
juga berpotensi menciptakan ketenangan batin dan menurunkan tingkat kecemasan. Selain 
itu, penelitian mengindikasikan bahwa praktik dzikir dapat meningkatkan konsentrasi dan 
fokus, yang pada akhirnya membantu individu dalam menghadapi dan mengatasi pikiran-
pikiran negatif.  

Penelitian oleh (Anggraini, 2023) menunjukkan bahwa praktik dzikir dalam kelompok 
wirid Yasin di Musholla Ulul Albab Desa Sungai Paku Lipat Kain memiliki dampak positif 



 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 51 

 

terhadap regulasi emosi anggotanya. Melalui observasi dan wawancara, ditemukan bahwa 
dzikir membantu individu dalam mengelola emosi, meningkatkan kesadaran diri, dan 
memperkuat ketenangan batin. Hal ini sejalan dengan pandangan psikologi tasawuf yang 
menekankan pentingnya dzikir dalam mencapai nafs al-muthmainnah (jiwa yang tenang) 
sebagai bagian dari regulasi emosi spiritual. 

Kemudian, penelitian kualitatif fenomenologi yang dilakukan oleh (Bakri et al., 2025) 
terhadap tiga laki-laki yang telah aktif terlibat dalam studi Sufi kuantum selama tiga tahun, 
membuktikan bahwa dzikir yang melibatkan pengingatan akan Allah melalui doa dan 
pembacaan nama-nama-Nya, serta muraqabah, yang mengajarkan kesadaran akan 
kehadiran Allah dalam segala aspek kehidupan, membantu mereka tetap tenang dan fokus 
di tengah tekanan hidup. Praktik-praktik ini tidak hanya berfungsi untuk meredakan stres 
tetapi juga memainkan peran penting dalam mencapai kedamaian batin yang lebih dalam. 
Dengan secara teratur melakukan dzikir dan muraqabah, para peserta merasa lebih siap 
menghadapi tantangan emosional dan psikologis, sambil juga meningkatkan kualitas hidup 
mereka secara keseluruhan. 
  Selanjutnya, (Marwiyah, 2023) dalam penelitiannya menemukan bahwa 
implementasi dzikir sebagai terapi sufistik efektif dalam mencegah stres pada ibu rumah 
tangga. Melalui pendekatan kualitatif, penelitian ini menunjukkan bahwa dzikir dapat 
menjadi media terapi yang membantu individu dalam mengelola stres dan mencapai 
ketenangan batin. Sejalan dengan penelitian yang dilakukan oleh (Sholikah, 2024) dalam 
kajiannya ditemukan bahwa, selain murāqabah, dzikir memainkan peran penting dalam 
pendekatan psikosufistik. Sebagai praktik yang melibatkan pengulangan nama-nama Allah 
atau doa-doa tertentu, dzikir bertujuan untuk menghubungkan kembali individu dengan 
dimensi spiritual mereka, menawarkan efek terapeutik yang signifikan seperti menenangkan 
pikiran, mengurangi stres, dan meningkatkan kestabilan emosional. Hal ini mendukung 
pandangan psikologi tasawuf yang melihat dzikir sebagai sarana untuk mencapai 
keseimbangan emosional dan spiritual.  

Penelitian yang dilakukan oleh (Wahyudin et al., 2020) dalam artikelnya membahas 

dzikir jahar sebagai bentuk psikoterapi Islam. Mereka menekankan bahwa dzikir jahar, 

terutama kalimat tauhid "la ilaha illallah", memiliki fungsi terapeutik yang meliputi 

pemahaman, kontrol, prediktif, pengembangan, edukatif, preventif, kuratif, penyucian, dan 

konstruktif. Praktik ini tidak hanya menenangkan pikiran tetapi juga memperbaiki aspek 

moral dan spiritual individu, sejalan dengan pendekatan psikologi tasawuf dalam regulasi 

emosi. 

SIMPULAN DAN SARAN  

  Hasil kajian literatur secara konsisten menunjukkan bahwa praktik dzikir memiliki 
efektivitas signifikan dalam membantu regulasi emosi. Berbagai penelitian empiris 
mengindikasikan bahwa dzikir mampu meredakan kecemasan, mengurangi pikiran negatif, 
menumbuhkan ketenangan batin, meningkatkan spiritualitas, dan memperkuat kontrol 
emosi pada berbagai demografi. Lebih lanjut, dzikir terbukti mengaktifkan area otak yang 



 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 52 

 

terkait dengan pengelolaan stres dan kesejahteraan emosional, serta meningkatkan 
konsentrasi dan fokus.  
  Dengan demikian, dzikir tidak hanya berfungsi sebagai relaksasi spiritual, tetapi juga 
sebagai psikoterapi Islam yang komprehensif. Melalui dzikir, individu dapat mencapai nafs 
al-muthmainnah (jiwa yang tenang), yang merepresentasikan puncak regulasi emosi 
spiritual. Praktik ini memfasilitasi transformasi batin, mengarahkan individu untuk 
melepaskan diri dari kekhawatiran duniawi dan membangun koneksi mendalam dengan 
Ilahi, sehingga mencapai stabilitas psikologis, kedamaian batin, dan peningkatan kualitas 
hidup secara menyeluruh. 
 Melihat bukti kuat mengenai efektivitas dzikir, praktik ini disarankan untuk dapat 
diintegrasikan ke dalam program intervensi psikologis, terutama yang disesuaikan untuk 
konteks budaya dan religius Muslim, sebagai pelengkap yang berharga bagi pendekatan 
kontemporer. Untuk penelitian selanjutnya, disarankan agar dilakukan kajian yang lebih 
mendalam dengan metode eksperimental guna mengukur dampak dzikir secara kuantitatif, 
atau melalui pendekatan neurosains untuk memvalidasi efeknya terhadap aktivitas otak. 
Selain itu, eksplorasi kualitatif mengenai pengalaman individu dalam mempraktikkan dzikir 
juga dapat memperkaya pemahaman mengenai mekanisme kerja dzikir sebagai strategi 
regulasi emosi dalam kehidupan sehari-hari.   

DAFTAR PUSTAKA  

Amelia, R. N., & Pratiwi, D. D. S. (2023). Manfaat Berzikir terhadap Kesehatan Mental. 
Religion: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 2(6), 696–705. 
https://doi.org/10.55606/religion.v1i6.786  

Anggraini, R. (2023). Pengaruh Dzikir terhadap Regulasi Emosi pada Kelompok Wirid Yasin 
Musholla Ulul Albab Desa Sungai Paku Lipatkain. Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 
Kasim Riau. Retrieved from http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/74234  

Bakri, S., Wahyudi, M. A., & Andriyani, I. N. (2025). Sufism and mental health: A 
phenomenological exploration of the experiences of followers of sufi quantum therapy 
in Indonesia. Multidisciplinary Reviews, 8(7). 
https://doi.org/10.31893/multirev.2025219  

Darwati, Y. (2025). Implementasi Dzikir Nafs Sebagai Strategi Pengelolaan Emosi Pada PM ( 
Penerima Manfaat ) di UPT PSBR Blitar Jawa Timur. 11, 58–78. 
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v11i1.1334 

Engel, D., & Salma, N. Z. (2024). Tinjauan literatur: manfaat dzikir dalam regulasi emosi. 
Jurnal Pendidikan Islam Dan Sosial Agama, 03(04), 289–301. 
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/289-301  

Fitriya, E., Hani’ah, N., & Khofifah, H. (2024). TASAWUF DALAM PERSPEKTIF PSIKOLOGI : 
HARMONI SPIRITUAL DAN KESEHATAN MENTAL. Alhikam Journal of Multidisciplinary 
Islamic Education, 5(2), 291–306. https://doi.org/10.32478/8zv7ag68  

Harmalis. (2022). Regulasi emosi dalam perspektif Islam. Journal on Education, 4(4), 1781–
1788. https://doi.org/10.31004/joe.v4i4.2610  

https://doi.org/10.55606/religion.v1i6.786
http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/74234
https://doi.org/10.31893/multirev.2025219
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v11i1.1334
https://journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/289-301
https://doi.org/10.32478/8zv7ag68
https://doi.org/10.31004/joe.v4i4.2610


 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 53 

 

Kamila, A. (2022). Psikoterapi Dzikir Dalam Menangani Kecemasan. Happiness, Journal of 
Psychology and Islamic Science, 4(1), 40–49. 
https://doi.org/10.30762/happiness.v4i1.363  

Kinanti, D. A., & Trihantoyo, S. (2021). Urgensi Partisipasi Orang Tua Siswa Dalam 
Penyelenggaraan Pendidikan Bermutu. Jurnal Inspirasi Manajemen Pendidikan, 9(2), 
256–264. Retrieved from https://core.ac.uk/download/pdf/539837507.pdf  

Kumala, K. H., & Darmawanti, I. (2022). Strategi regulasi emosi pada mahasiswa dengan 
banyak peran. Character Jurnal Penelitian Psikologi, 9(3), 19–29. 
https://doi.org/doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46151  

Kumala, O. D., Kusprayogi, Y., & Nashori, F. (2017). Efektivitas Pelatihan Dzikir dalam 
Meningkatkan Ketenangan Jiwa pada Lansia Penderita Hipertensi. Psympathic : Jurnal 
Ilmiah Psikologi, 4(1), 55–66. https://doi.org/10.15575/psy.v4i1.1260  

Kurniati, D., & Jailani, M. S. (2023). Kajian Literatur : Referensi Kunci, State Of Art, 
Keterbaruan Penelitian (Novelty). Jurnal QOSIM Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora, 
1(1), 1–6. https://doi.org/10.61104/jq.v1i1.50 

Latif, U. (2022). Dzikir Dan Upaya Pemenuhan Mental-Spiritual Dalam Perspektif Al-Qur’an. 
At-Taujih: Bimbingan Dan Konseling Islam, 5(1), 28–46. 
https://doi.org/10.22373/taujih.v5i1.13729  

Marwiyah, I. R. (2023). Implementasi dzikir sebagai terapi sufistik untuk mencegah stres 
pada ibu rumah tangga. Gunung Djati Conference Series, 19, 896–906. Retrieved from 
https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1616  

Mizan, M., & Uce, L. (2025). Pengelolaan Emosi Negatif dalam Konteks Pendidikan Remaja. 
Educational Studies and Research Journal, 2(1), 37–47. 
https://doi.org/doi.org/10.60036/ah05w331  

Muzakkir. (2018). Tasawuf dan Kesehatan, Psikoterapi dan Obat Penyakit Hati (1st ed.). 
PRENADA MEDIA GROUP. 

Ockta, L., Qudni, A. Y. A., & Lestari, P. (2025). ANALISIS PRAKTIK DZIKIR UNTUK MENGATASI 
KECEMASAN SANTRI PONDOK DARUT TAUHID PESANTREN ZAINUL HASAN GENGGONG. 
Jurnal Al-Fatih, 8(1), 103–118. https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.447  

Pratama, M. W., & Jannah, M. (2024). Eksplorasi Regulasi Emosi pada Generasi Z di 
Mojokerto. Character Jurnal Penelitian Psikologi, 11(01), 256–263. 
https://doi.org/10.26740/cjpp.v11i1.61279 

Rusmaladewi, Indah, D. R., Kamala, I., & Anggraini, H. (2020). Regulasi Emosi pada 
Mahasiswa Selama Proses Pembelajaran Daring di Program Studi PG-PAUD FKIP UPR. 
Jurnal Pendidikan Dan Psikologi Pintar Harati, 16(2), 43. 
https://doi.org/10.36873/jph.v16i2.2242  

Sahbana, M. D. R. (2022). Hakikat Sumber Daya (Fitrah, Akal, Qalb, dan Nafs) Manusia dalam 
Pendidikan Islam. Journal of Counseling, Education and Society, 3(1), 1. 
https://doi.org/10.29210/08jces155000  

Sari, S. J., Saputri, A. D., Anggraini, M., Retina, S., & Sari, A. P. (2024). Pengaruh Intensitas 
Penggunaan Smartphone Terhadap Regulasi Emosi Pada Mahasiswa. Educate : Journal 
of Education and Learning, 2(1), 35–41. https://doi.org/10.61994/educate.v2i1.347  

https://doi.org/10.30762/happiness.v4i1.363
https://core.ac.uk/download/pdf/539837507.pdf
https://doi.org/doi.org/10.26740/cjpp.v9i3.46151
https://doi.org/10.15575/psy.v4i1.1260
https://doi.org/10.61104/jq.v1i1.50
https://doi.org/10.22373/taujih.v5i1.13729
https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1616
https://doi.org/doi.org/10.60036/ah05w331
https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.447
https://doi.org/10.26740/cjpp.v11i1.61279
https://doi.org/10.36873/jph.v16i2.2242
https://doi.org/10.29210/08jces155000
https://doi.org/10.61994/educate.v2i1.347


 

Terbit online pada : https://ejournal.almarkazibkl.org/index.php/ince 

Roro Niken Putri Syawalika & Armitha Faydra Daniswara 

Volume 4 No. 1 Maret 2025  Page 54 

 

Sholikah, Z. (2024). Symphony of the Soul : Integration of Islamic Psychotherapy and Sufism. 
Esoteris : Studies on Sufism, 1(1). Retrieved from 
https://zakirjournal.com/esoteris/article/view/7/7  

Syabila, T. S. (2023). Dzikir Sebagai Upaya Menstabilkan Tingkat Emosional Orang Tua 
Menghadapi Kenakalan Remaja Perspektif Imam Al-Ghazali. Setyaki: Jurnal Studi 
Keagamaan Islam, 1(3), 22–36. https://doi.org/doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.473 

Wahyudin, A. W., Rahayu, S. R., & Hilmi, A. R. (2020). Analisis Manfaat Dzikir Tarekat 
Qodiriyah Naqsyabandiyah Pondok Pesantren Suryalaya Terhadap Kestabilan Emosi 
Masyarakat Di Era Pandemi Covid-19. Istiqamah: Jurnal Ilmu Tasawuf, 1(2), 110–122. 
Retrieved from https://jurnal.iailm.ac.id/index.php/istiqamah/article/view/299  

Yulianti, P., Riadi, A., Zahratunnisa, F., Aulia Amanda Fatimah, N., & Arrahima, A. (2024). 
Kajian Literatur : Penggunaan Media Sosial Sebagai Sarana Dalam Meningkatkan 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Pada Generasi Muda. Indonesian Journal of 
Islamic Education, 2(1), 113–123. https://dx.doi.org/10.31949/ijie.v2i1.10114  

Zulkipli, S. N., Suliaman, I., Mohd, S., Che Ahmat, A., & Anas, N. (2022). The Development 
Theory of Al-‘Aql, Al-Qalb and al-Nafs in Islamic Psychotherapy. International Journal of 
Academic Research in Business and Social Sciences, 12(11). 
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i11/15013  

 
 
 

https://zakirjournal.com/esoteris/article/view/7/7
https://doi.org/doi.org/10.59966/setyaki.v1i3.473
https://jurnal.iailm.ac.id/index.php/istiqamah/article/view/299
https://dx.doi.org/10.31949/ijie.v2i1.10114
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v12-i11/15013

